EVANGELISCHE|KIRCHE
VON KURHESSEN-WALDECK

Neues Anerkennungsverfahren fiir Betroffene sexualisierter Gewalt

Impuls von Bischéfin Dr. Beate Hofmann auf der Mitgliederversammlung der Diakonie Hessen
am 22.1.2026 in Giefsen

Liebe Vertreterinnen und Vertreter der Mitgliedseinrichtungen der Diakonie Hessen,

haben Sie den Film ,Die Kinder aus Korntal” schon mal gesehen? Wenn nein, so empfehle ich
Ihnen den Film dringend, er ist noch in der ZDF-Mediathek zu finden. Ich habe diesen Film
vor ein paar Monaten in einem Kino mit Menschen aus Kirche, Diakonie, Beratungsstellen
und Gemeinden zusammen angesehen und diskutiert. Durch diesen Film habe ich begriffen,
was passiert, wenn es keine Prozesse, keine abgestimmten Verfahren, keine klaren Regeln
fiir Aufarbeitung gibt. In Korntal haben Leitende, die wenig Einblick in die Implikationen von
sexualisierter Gewalt fiir Betroffene hatten, versucht, moglichst wenig Schaden fiir ihre
Organisation entstehen zu lassen. Dieser Fokus auf die Organisation hat jedoch eine
schreckliche Kehrseite fir die Betroffenen: Der Film schildert das sehr eindriicklich: Die
Betroffenen fiihlen sich der Organisation noch einmal schutzlos ausgeliefert, missachtet und
ohnmachtig.

Es hat mich beeindruckt, dass einer der Vorstande aus Korntal, der im Film interviewt wird,
inzwischen zusammen mit dem Betroffenenvertreter fir die Anerkennungsrichtlinie wirbt,
weil er selbst erlebt hat, wie das ist, wenn ein diakonischer Trager nicht auf geklarten
Prozesse und Vereinbarungen zurilickgreifen kann und das alles selbst machen und
entwickeln muss.

Das Ringen um dieses einheitliche Verfahren, das Ihnen heute zur Entscheidung vorliegt, war
miihsam. Es hat viele Bruchlinien zwischen Kirche und Diakonie wieder sichtbar gemacht und
alte Wunden im Miteinander aufgerissen. Manchmal bin ich mir vorgekommen wie auf einer
Geisterbahnfahrt durch die versammelten Ressentiments von Kirche und Diakonie
gegeneinander.

Die unterschiedlichen Funktions- und Finanzierungslogiken von Kirche und Diakonie sind hier
sehr deutlich zu Tage getreten und haben von allen Seiten viel gefordert, um zu einem guten
Ergebnis zu kommen. Ich habe in den letzten 12 Monaten immer wieder Kirchenvertretern
auf EKD-Ebene wie in meiner Landeskirche erklaren miissen, warum Diakonievertreter
anders ticken, wenn es um Finanzierung, um Haftung, um Rechtsstrukturen geht.



Umgekehrt habe ich mit Menschen aus der Diakonie diskutiert Giber das Gefiihl: ,die Kirchen
bestimmen, und wir missen bezahlen.” Flir den Anfang der Arbeit an Gewaltschutzrichtlinie
und Anerkennungsrichtlinie der EKD stimmt das, dass die Diakonie nur mit einer Vertreterin
im Beteiligungsforum vertreten war und die Kirchen vorangegangen sind in der Aufgabe,
Prozesse und Leitlinien zu entwickeln. Das ist inzwischen anders und in den intensiven
Verhandlungen der letzten 18 Monate sind viele zentrale Forderungen der Diakonie gehort
und in die Richtlinie aufgenommen worden. Darum konnten inzwischen fast alle
Landesverbande der Diakonie die ARiLi auch flr ihren Bereich Gibernehmen.

Damit das gelungen ist, hat es ein intensives Aufeinanderhdren, einander Wahrnehmen,
auch ein Verstehen der unterschiedlichen Logiken in Kirche und Diakonie gebraucht.
Multirationalitdt nennen wir das in der Diakoniewissenschaft.

Die intensiven Auseinandersetzungen haben auf EKD-Ebene auch neue Gesprachsformate
zwischen verfasster Kirche und Diakonie angestoRRen, um die vielen Baustellen im Verhaltnis
zueinander endlich anzugehen und zu einem besseren Miteinander zu kommen. Da ist noch
viel zu tun, das sage ich als Vorsitzende des AR des EWDE sehr deutlich und mit mancher
Frustration Uber kirchliche Ignoranz fiir diakonische Strukturen und Verfasstheiten.

Darum will ich mich an dieser Stelle bei allen bedanken, die in den letzten Monaten geduldig
miteinander nach Losungen gesucht haben, um einem zentralen Anliegen der
Betroffenenvertretung gerecht zu werden: gemeinsame und einheitliche Standards im
Umgang mit sexualisierter Gewalt in der evangelischen Kirche und ihrer Diakonie.

Und ich bitte Sie eindringlich: Lassen Sie uns in all diesem Ringen nicht aus den Augen
verlieren, worum es hier geht:

Es geht zuallererst um Betroffene von sexualisierter Gewalt und die Anerkennung ihres
Leides. Es geht um Menschen, deren Leben beschadigt wurde, deren Vertrauen in uns, aber
auch in sich selbst, in ihren Koérper, in menschliche Beziehungen und in Erfahrungen von
Liebe zerstort wurde. Sie haben Ohnmacht und Verletzungen ihrer Wiirde erlebt, wo sie und
ihre Familien eigentlich Schutz, Zuwendung und achtsame Behandlung erwarten konnten.

Das, was Betroffene erlebt haben, ist oft in seinen Auswirkungen lebensbestimmend und
manchmal so schwer, dass es kaum ausgehalten werden konnte. Darum musste es verdrangt
werden, bis es ein Umfeld gab, in dem diese Erfahrungen bearbeitbar wurden. Darum dauert
es oft Jahre oder Jahrzehnte, bis Betroffene die Kraft und die Gelegenheit finden, Gber das
Erfahrene zu sprechen.

Betroffenenorientierung ist fiir uns die klare Prioritat. Und das heiRt fiir mich:

Wir sorgen gemeinsam dafiir, dass wir diese lange wahrende Konfliktgeschichte zwischen
Kirche und Diakonie nicht auf dem Riicken der Betroffenen austragen. Dafiir braucht es
andere Orte und Gelegenheiten.

Und wir sorgen dafir, dass das, was noch geklart werden muss, so geklart wird, dass die
Betroffenen nicht im Regen stehen, sondern dass sie sich darauf verlassen kénnen, dass ihre
Anliegen im Sinn der gemeinsamen Richtlinie geklart werden.



Nur so wird es uns hoffentlich Schritt fir Schritt gelingen, zerstortes Vertrauen wieder
aufzubauen, Vertrauen, das Menschen hatten, die unsere diakonischen Dienste in Anspruch
nehmen, und Vertrauen von Angehdrigen, die uns ihre Liebsten anvertrauen, Vertrauen von
Menschen, die bei uns arbeiten oder lernen und am Arbeitsplatz Ubergriffe erleben und
Vertrauen in der Offentlichkeit insgesamt.

Was tragt uns dabei?

In all den herausfordernden Prozessen um sexualisierte Gewalt geht es fiir mich um eine
Vision von Kirche und ihrer Diakonie als Schutzraum und Sprachraum fiir Erfahrungen von
sexualisierter Gewalt.

Kerstin Claus, die heutige UBSKM, hat 2019 vor der EKD-Synode diese Vision fiir mich auf
sehr beeindruckende Weise formuliert: Sie sprach von

»einer Kirche, die Sprechraume schafft, Tabus aufbricht, sexualisierte Gewalt zum
selbstverstandlichen Thema macht; einer Kirche, die die Strukturen schafft, Kinder und
Jugendliche sprechfahig zu machen, und in der Kinder und Jugendliche sprechfahig sein
konnen, weil sie Rechte haben und ihnen zugehort wird; einer Kirche, in der gleichzeitig
Tater immer machtloser werden, weil sie nicht auf das Schweigen aller weiter vertrauen
konnen, weil immer mehr Erwachsene in Kirche hoéren, zuhéren und handlungsfahig sind;“

Und wenn sie von Kirche spricht, meint sie Kirche in beiderlei Gestalt, also Kirche und
Diakonie.

Die Richtlinie, um die es heute geht, ist ein wichtiger Meilenstein auf dem Weg zu dieser
Vision. Und es ist ein Meilenstein, der uns in unserem Selbstverstandnis trifft. Wir als Kirche
und Diakonie verstehen uns als Akteure auf der Seite der Leidenden und Marginalisierten,
Jetzt missen wir realisieren: In unseren Organisationen, die helfen, begleiten und beistehen
sollen, ist Gewalt ausgelibt und dadurch Leid verursacht worden. Und die Tater sind unter
uns, sind nette Kollegen, engagierte Mitarbeitende, manchmal auch charismatische
Leitende. Diese Entdeckungen sind bitter. Und dabei geht es nicht nur um Vergangenheit,
sondern auch um gegenwartige Erfahrungen. Ohne konsequente Gestaltung von
Schutzprozessen und klare Interventions- und Aufarbeitungsprozessen verandern wir
taterschitzende Strukturen nicht, sondern vertuschen, verlangern und verstarken das Leid,
auch durch einen unangemessenen Umgang mit Betroffenen.

Dieses institutionelle Versagen zu akzeptieren fallt schwer, es ist nicht angenehm, aber es ist
die Basis fir alles weitere.

Betroffenenorientierung statt Institutionenschutz, das hat einen Preis fiir uns als
Organisationen. Es bedeutet, dass wir institutionelles Versagen anerkennen und
Verantwortung Gbernehmen fiir Taten von Menschen aus unseren Reihen, die wir selbst
abscheulich finden.

Ich habe in den letzten Jahren mehrfach Betroffenen gegeniber als Bischofin Verantwortung
fir Taten und fir theologische Denkmuster Gibernommen, die ich gleichzeitig seit (iber 30
Jahren engagiert bekdmpfe und zu verandern suche. Das ist flir mich die



Leitungsverantwortung in diesem Thema und manchmal eine nicht einfach auszuhaltende
Aporie.

Durch die Betroffenenorientierung, die im Beteiligungsforum institutionalisiert wurde, geben
wir einen Teil der Macht und Kontrolle ab an Betroffene, indem wir gemeinsam nach
Standards und Verfahren suchen. Wir orientieren uns an ihren Bediirfnissen.

Fiir mich ist das auch eine Form von Empowerment undTeilhabe und damit etwas, das zu
diakonischer Arbeit gehort.

In vielen Diskussionen habe ich in den letzten Monaten immer wieder erlebt, welche
Herausforderung fir viele in der Anerkennungslogik steckt, die hinter der Richtlinie steht.
Anerkennung funktioniert nicht in der strafrechtlichen Logik, sie impliziert auch keine
Schuldanerkenntnis. Sie ist keine Entschadigung und keine Wiedergutmachung.

Anerkennungsleistungen sind Leistungen eigener Art, sie sind mit keiner anderen
Verfahrensart des etablierten Straf- oder Zivilprozessrechts unmittelbar vergleichbar, wobei
es ahnliche Verfahrenslogiken im Sozialrecht gibt. Eine Beweisfihrung entfallt zu Gunsten
einer Plausibilitatsprifung: Und diese Plausibilitatsprifung ist keine bloRe Formalitat,
sondern eine ernstliche Prifung, bei der samtliche Aspekte des Einzelfalls zu beleuchten und
zu prifen sind und auch die betroffene Einrichtung einbezogen wird.

Darum sitzen in der Kommission erfahrene Jurist*innen neben Menschen, die therapeutisch
mit Betroffenen gearbeitet haben. Ihre Professionalitat gewahrleistet einen
verantwortungsvollen Umgang mit der Plausibilitatsprifung und ermdoglicht zugleich
Betroffenen einen niedrigschwelligen Zugang und ein Verfahren, in dem — anders als in
manchen Strafverfahren - die Gefahr einer Retraumatisierung moglichst gering gehalten
wird.

Aus der personlichen Erfahrung aus 6 Jahren Zusammenarbeit mit der UAK in der EKKW kann
ich sagen: Ich bin sehr dankbar fiir die Arbeit unserer Kommission. Immer wieder erlebe ich,
wie die Begegnung mit der UAK Betroffenen Wiirde zurickgibt und etwas heilen ldsst, weil
ihre Erfahrungen zur Sprache kommen konnen, weil ihnen geglaubt wird und weil mit ihnen
Uberlegt wird, was ihnen helfen kann in der Verarbeitung des Erlebten.

Und gleichzeitig sind die Beobachtungen der Kommissionsmitglieder zu den
taterschitzenden Strukturen und Denkmustern bei uns sehr wertvoll, um eigene
Schwachstellen und systemische Probleme wahrzunehmen, z.B. die Vermischung von
Leitung und Seelsorge, unklare Aufgabenbeschreibungen, zogerliche Aufarbeitung etc. Das
ist manchmal auch unbequem. Die Sorge, man wiirde , nicht gehort, aber verurteilt”, wie es
kiirzlich jemand zu mir sagte, die kann ich nicht teilen. Ich bin lGber die Fachstelle Gber die
Hintergriinde der Falle informiert und ich habe bisher — zusammen mit meinen beiden
Stellvertretern - keinerlei Veranlassung gehabt, eine Falldarstellung oder eine Entscheidung
anzuzweifeln. Von daher habe ich hohes Vertrauen in die Strukturen und Prozesse, die
entstanden sind, und in die Arbeit der Anerkennungskommission. Ich bin froh, dass wir sie
haben.

Gern wiirde ich noch eine Erfahrung weitergeben: Letzte Woche in einem Gesprach zur
Anerkennungsrichtlinie mit Diakonieverantwortlichen in Dusseldorf wurde ich um die

4



hessische Fondlosung beneidet. Im Rheinland zahlt jeweils der betroffene Trager direkt. Die
rheinischen Kollegen fanden die hessische Lésung kommunikativ auch den eigenen
Aufsichtsgremien gegentiber leichter zu vertreten.

Und die hier miteinander vereinbarte Evaluation gibt die Chance, Schwachstellen in unserer
hessischen Vereinbarung zu korrigieren.

Erlauben Sie mir noch eine persénliche Erfahrung zum Schluss, als Leitungsperson im
Gesprach mit anderen Leitungspersonen: Sexualisierte Gewalt ist fir mich das Thema, das in
meiner Amtszeit bisher die grote Herausforderung und die radikalste Infragestellung
kirchlicher Arbeit mit sich bringt. Es lasst sich nicht einfach wegarbeiten und durch gute
Prozesse ,l0sen”. Es wird bleiben. Und es bedeutet, dass wir menschlich und organisational
immer wieder an Grenzen kommen und in Uneindeutigkeiten und Aporien stecken und dass
wir Dilemmasituationen aushalten missen.

Zugleich haben Gesprache mit Betroffenen und Beschuldigten meine theologische Rede von
Vergebung und Vers6hnung sowie von Charisma und Liebe verdndert. Sie verandern die
Gestaltung unserer Beziehungen und den Umgang mit Macht. Manche Unbekiimmertheit
geht verloren, zugleich wachst die Achtsamkeit.

Und durch all das haben wir die Chance, einen Weg zu gehen, der zunehmend Beispiel und
auch Vorbild fir andere Bereiche der Gesellschaft wird. Dieser Weg nimmt Gewalt in ihrer
toxischen Wirkung auf das Leben von Menschen und Organisationen ernst. Er schafft klare
Prozesse und Standards auf allen Ebenen der Organisation. Er zeigt, wie wir als Organisation
mit Verantwortung fiir geschehenes Leid und Unrecht umgehen.

Dadurch erfiillen wir unseren Auftrag als Kirche und Diakonie: Die Botschaft von der Liebe
Gottes zu gestalten mit Herzen, Mund und Handen, aber auch mit Strukturen, Prozessen und
einer klaren Haltung.



