
1 
 

 

 

 

 

 

 

Neues Anerkennungsverfahren für Betroffene sexualisierter Gewalt 
 

Impuls von Bischöfin Dr. Beate Hofmann auf der Mitgliederversammlung der Diakonie Hessen 

am 22.1.2026 in Gießen 

 

Liebe Vertreterinnen und Vertreter der Mitgliedseinrichtungen der Diakonie Hessen,  

haben Sie den Film „Die Kinder aus Korntal“ schon mal gesehen? Wenn nein, so empfehle ich 

Ihnen den Film dringend, er ist noch in der ZDF-Mediathek zu finden. Ich habe diesen Film 

vor ein paar Monaten in einem Kino mit Menschen aus Kirche, Diakonie, Beratungsstellen 

und Gemeinden zusammen angesehen und diskutiert. Durch diesen Film habe ich begriffen, 

was passiert, wenn es keine Prozesse, keine abgestimmten Verfahren, keine klaren Regeln 

für Aufarbeitung gibt. In Korntal haben Leitende, die wenig Einblick in die Implikationen von 

sexualisierter Gewalt für Betroffene hatten, versucht, möglichst wenig Schaden für ihre 

Organisation entstehen zu lassen. Dieser Fokus auf die Organisation hat jedoch eine 

schreckliche Kehrseite für die Betroffenen: Der Film schildert das sehr eindrücklich: Die 

Betroffenen fühlen sich der Organisation noch einmal schutzlos ausgeliefert, missachtet und 

ohnmächtig. 

Es hat mich beeindruckt, dass einer der Vorstände aus Korntal, der im Film interviewt wird, 

inzwischen zusammen mit dem Betroffenenvertreter für die Anerkennungsrichtlinie wirbt, 

weil er selbst erlebt hat, wie das ist, wenn ein diakonischer Träger nicht auf geklärten 

Prozesse und Vereinbarungen zurückgreifen kann und das alles selbst machen und 

entwickeln muss. 

Das Ringen um dieses einheitliche Verfahren, das Ihnen heute zur Entscheidung vorliegt, war 

mühsam. Es hat viele Bruchlinien zwischen Kirche und Diakonie wieder sichtbar gemacht und 

alte Wunden im Miteinander aufgerissen. Manchmal bin ich mir vorgekommen wie auf einer 

Geisterbahnfahrt durch die versammelten Ressentiments von Kirche und Diakonie 

gegeneinander.  

Die unterschiedlichen Funktions- und Finanzierungslogiken von Kirche und Diakonie sind hier 

sehr deutlich zu Tage getreten und haben von allen Seiten viel gefordert, um zu einem guten 

Ergebnis zu kommen. Ich habe in den letzten 12 Monaten immer wieder Kirchenvertretern 

auf EKD-Ebene wie in meiner Landeskirche erklären müssen, warum Diakonievertreter 

anders ticken, wenn es um Finanzierung, um Haftung, um Rechtsstrukturen geht.  



2 
 

Umgekehrt habe ich mit Menschen aus der Diakonie diskutiert über das Gefühl: „die Kirchen 

bestimmen, und wir müssen bezahlen.“ Für den Anfang der Arbeit an Gewaltschutzrichtlinie 

und Anerkennungsrichtlinie der EKD stimmt das, dass die Diakonie nur mit einer Vertreterin 

im Beteiligungsforum vertreten war und die Kirchen vorangegangen sind in der Aufgabe, 

Prozesse und Leitlinien zu entwickeln. Das ist inzwischen anders und in den intensiven 

Verhandlungen der letzten 18 Monate sind viele zentrale Forderungen der Diakonie gehört 

und in die Richtlinie aufgenommen worden. Darum konnten inzwischen fast alle 

Landesverbände der Diakonie die ARiLi auch für ihren Bereich übernehmen. 

Damit das gelungen ist, hat es ein intensives Aufeinanderhören, einander Wahrnehmen, 

auch ein Verstehen der unterschiedlichen Logiken in Kirche und Diakonie gebraucht. 

Multirationalität nennen wir das in der Diakoniewissenschaft. 

Die intensiven Auseinandersetzungen haben auf EKD-Ebene auch neue Gesprächsformate 

zwischen verfasster Kirche und Diakonie angestoßen, um die vielen Baustellen im Verhältnis 

zueinander endlich anzugehen und zu einem besseren Miteinander zu kommen. Da ist noch 

viel zu tun, das sage ich als Vorsitzende des AR des EWDE sehr deutlich und mit mancher 

Frustration über kirchliche Ignoranz für diakonische Strukturen und Verfasstheiten.  

Darum will ich mich an dieser Stelle  bei allen bedanken, die in den letzten Monaten geduldig 

miteinander nach Lösungen gesucht haben, um einem zentralen Anliegen der 

Betroffenenvertretung gerecht zu werden:  gemeinsame und einheitliche Standards im 

Umgang mit sexualisierter Gewalt in der evangelischen Kirche und ihrer Diakonie.  

Und ich bitte Sie eindringlich: Lassen Sie uns in all diesem Ringen nicht aus den Augen 

verlieren, worum es hier geht: 

Es geht zuallererst um Betroffene von sexualisierter Gewalt und die Anerkennung ihres 

Leides. Es geht um Menschen, deren Leben beschädigt wurde, deren Vertrauen in uns, aber 

auch in sich selbst, in ihren Körper, in menschliche Beziehungen und in Erfahrungen von 

Liebe zerstört wurde. Sie haben Ohnmacht und Verletzungen ihrer Würde erlebt, wo sie und 

ihre Familien eigentlich Schutz, Zuwendung und achtsame Behandlung  erwarten konnten. 

Das, was Betroffene erlebt haben, ist oft in seinen Auswirkungen lebensbestimmend und 

manchmal so schwer, dass es kaum ausgehalten werden konnte. Darum musste es verdrängt 

werden, bis es ein Umfeld gab, in dem diese Erfahrungen bearbeitbar wurden. Darum dauert 

es oft Jahre oder Jahrzehnte, bis Betroffene die Kraft und die Gelegenheit finden, über das 

Erfahrene zu sprechen.  

Betroffenenorientierung ist für uns die klare Priorität. Und das heißt für mich:  

Wir sorgen gemeinsam dafür, dass wir diese lange währende Konfliktgeschichte zwischen 

Kirche und Diakonie nicht auf dem Rücken der Betroffenen austragen. Dafür braucht es 

andere Orte und Gelegenheiten.  

Und wir sorgen dafür, dass das, was noch geklärt werden muss, so geklärt wird, dass die 

Betroffenen nicht im Regen stehen, sondern dass sie sich darauf verlassen können, dass ihre 

Anliegen im Sinn der gemeinsamen Richtlinie geklärt werden. 



3 
 

Nur so wird es uns hoffentlich Schritt für Schritt gelingen, zerstörtes Vertrauen wieder 

aufzubauen, Vertrauen, das Menschen hatten, die unsere diakonischen Dienste in Anspruch 

nehmen, und Vertrauen von Angehörigen, die uns ihre Liebsten anvertrauen, Vertrauen von 

Menschen, die bei uns arbeiten oder lernen und am Arbeitsplatz Übergriffe erleben und 

Vertrauen in der Öffentlichkeit insgesamt. 

Was trägt uns dabei? 

In all den herausfordernden Prozessen um sexualisierte Gewalt geht es für mich um eine 

Vision von Kirche und ihrer Diakonie als Schutzraum und Sprachraum für Erfahrungen von 

sexualisierter Gewalt.  

Kerstin Claus, die heutige UBSKM, hat 2019 vor der EKD-Synode diese Vision für mich auf 

sehr beeindruckende Weise formuliert: Sie sprach von  

„einer Kirche, die Sprechräume schafft, Tabus aufbricht, sexualisierte Gewalt zum 

selbstverständlichen Thema macht; einer Kirche, die die Strukturen schafft, Kinder und 

Jugendliche sprechfähig zu machen, und in der Kinder und Jugendliche sprechfähig sein 

können, weil sie Rechte haben und ihnen zugehört wird; einer Kirche, in der gleichzeitig 

Täter immer machtloser werden, weil sie nicht auf das Schweigen aller weiter vertrauen 

können, weil immer mehr Erwachsene in Kirche hören, zuhören und handlungsfähig sind;“ 

Und wenn sie von Kirche spricht, meint sie Kirche in beiderlei Gestalt, also Kirche und 

Diakonie. 

Die Richtlinie, um die es heute geht, ist ein wichtiger Meilenstein auf dem Weg zu dieser 

Vision. Und es ist ein Meilenstein, der uns in unserem Selbstverständnis trifft.  Wir als Kirche 

und Diakonie verstehen uns als Akteure auf der Seite der Leidenden und Marginalisierten,  

Jetzt müssen wir realisieren: In unseren Organisationen, die helfen, begleiten und beistehen 

sollen, ist Gewalt ausgeübt und dadurch Leid verursacht worden. Und die Täter sind unter 

uns, sind nette Kollegen, engagierte Mitarbeitende, manchmal auch charismatische 

Leitende. Diese Entdeckungen sind bitter. Und dabei geht es nicht nur um Vergangenheit, 

sondern auch um gegenwärtige Erfahrungen. Ohne konsequente Gestaltung von 

Schutzprozessen und klare Interventions- und Aufarbeitungsprozessen verändern wir 

täterschützende Strukturen nicht, sondern vertuschen, verlängern und verstärken das Leid, 

auch durch einen unangemessenen Umgang mit Betroffenen.  

Dieses institutionelle Versagen  zu akzeptieren fällt schwer, es ist nicht angenehm, aber es ist 

die Basis für alles weitere. 

Betroffenenorientierung statt Institutionenschutz, das hat einen Preis für uns als 

Organisationen. Es bedeutet, dass wir institutionelles Versagen anerkennen und 

Verantwortung übernehmen für Taten von Menschen aus unseren Reihen, die wir selbst 

abscheulich finden.  

Ich habe in den letzten Jahren mehrfach Betroffenen gegenüber als Bischöfin Verantwortung 

für Taten und für theologische Denkmuster übernommen, die ich gleichzeitig seit über 30 

Jahren engagiert bekämpfe und zu verändern suche. Das ist für mich die 



4 
 

Leitungsverantwortung in diesem Thema und manchmal eine nicht einfach auszuhaltende 

Aporie.  

Durch die Betroffenenorientierung, die im Beteiligungsforum institutionalisiert wurde, geben 

wir einen Teil der Macht und Kontrolle ab an Betroffene, indem wir gemeinsam nach 

Standards und Verfahren suchen. Wir orientieren uns an ihren Bedürfnissen. 

Für mich ist das auch eine Form von Empowerment undTeilhabe und damit etwas, das zu 

diakonischer Arbeit gehört.  

In vielen Diskussionen  habe ich in den letzten Monaten immer wieder erlebt, welche 

Herausforderung für viele in der Anerkennungslogik steckt, die hinter der Richtlinie steht.  

Anerkennung funktioniert nicht in der strafrechtlichen Logik, sie impliziert auch keine 

Schuldanerkenntnis. Sie ist keine Entschädigung und keine Wiedergutmachung. 

Anerkennungsleistungen sind  Leistungen eigener Art, sie sind mit keiner anderen 

Verfahrensart des etablierten Straf- oder Zivilprozessrechts unmittelbar vergleichbar, wobei 

es ähnliche Verfahrenslogiken im Sozialrecht gibt. Eine Beweisführung entfällt zu Gunsten 

einer Plausibilitätsprüfung: Und diese Plausibilitätsprüfung ist keine bloße Formalität, 

sondern eine ernstliche Prüfung, bei der sämtliche Aspekte des Einzelfalls zu beleuchten und 

zu prüfen sind und auch die betroffene Einrichtung einbezogen wird. 

Darum sitzen in der Kommission erfahrene Jurist*innen neben Menschen, die therapeutisch 

mit Betroffenen gearbeitet haben. Ihre Professionalität gewährleistet einen 

verantwortungsvollen Umgang mit der Plausibilitätsprüfung und ermöglicht zugleich 

Betroffenen einen niedrigschwelligen Zugang und ein Verfahren, in dem – anders als in 

manchen Strafverfahren - die Gefahr einer Retraumatisierung möglichst gering gehalten 

wird.  

Aus der persönlichen Erfahrung aus 6 Jahren Zusammenarbeit mit der UAK in der EKKW kann 

ich sagen: Ich bin sehr dankbar für die Arbeit unserer Kommission. Immer wieder erlebe ich, 

wie die Begegnung mit der UAK Betroffenen Würde zurückgibt und etwas heilen lässt, weil 

ihre Erfahrungen zur Sprache kommen können, weil ihnen geglaubt wird und weil mit ihnen 

überlegt wird, was ihnen helfen kann in der Verarbeitung des Erlebten.  

Und gleichzeitig sind die Beobachtungen der Kommissionsmitglieder zu den 

täterschützenden Strukturen und Denkmustern bei uns sehr wertvoll, um eigene 

Schwachstellen und systemische Probleme wahrzunehmen, z.B. die Vermischung von 

Leitung und Seelsorge, unklare Aufgabenbeschreibungen, zögerliche Aufarbeitung etc. Das 

ist manchmal auch unbequem. Die Sorge, man würde „nicht gehört, aber verurteilt“, wie es 

kürzlich jemand zu mir sagte, die kann ich nicht teilen. Ich bin über die Fachstelle über die 

Hintergründe der Fälle informiert und ich habe bisher – zusammen mit meinen beiden 

Stellvertretern - keinerlei Veranlassung gehabt, eine Falldarstellung oder eine Entscheidung 

anzuzweifeln. Von daher habe ich hohes Vertrauen in die Strukturen und Prozesse, die 

entstanden sind, und in die Arbeit der Anerkennungskommission. Ich bin froh, dass wir sie 

haben.  

Gern würde ich noch eine Erfahrung weitergeben: Letzte Woche in einem Gespräch zur 

Anerkennungsrichtlinie mit Diakonieverantwortlichen in Düsseldorf wurde ich um die 



5 
 

hessische Fondlösung beneidet. Im Rheinland zahlt jeweils der betroffene Träger direkt. Die 

rheinischen Kollegen fanden die hessische Lösung kommunikativ auch den eigenen 

Aufsichtsgremien gegenüber leichter zu vertreten.  

Und die hier miteinander vereinbarte Evaluation gibt die Chance, Schwachstellen in unserer 

hessischen Vereinbarung zu korrigieren. 

Erlauben Sie mir noch eine persönliche Erfahrung zum Schluss, als Leitungsperson im 

Gespräch mit anderen Leitungspersonen: Sexualisierte Gewalt ist für mich das Thema, das in 

meiner Amtszeit bisher die größte Herausforderung und die radikalste Infragestellung 

kirchlicher Arbeit mit sich bringt. Es lässt sich nicht einfach wegarbeiten und durch gute 

Prozesse „lösen“. Es wird bleiben. Und es bedeutet, dass wir menschlich und organisational 

immer wieder an  Grenzen kommen und in Uneindeutigkeiten und Aporien stecken und dass 

wir Dilemmasituationen aushalten müssen. 

Zugleich haben Gespräche mit Betroffenen und Beschuldigten meine theologische Rede von 

Vergebung und Versöhnung sowie von Charisma und Liebe verändert. Sie verändern die 

Gestaltung unserer Beziehungen und den Umgang mit Macht. Manche Unbekümmertheit 

geht verloren, zugleich wächst die Achtsamkeit. 

Und durch all das haben wir die Chance, einen Weg zu gehen, der zunehmend Beispiel und 

auch Vorbild für andere Bereiche der Gesellschaft wird. Dieser Weg nimmt Gewalt in ihrer 

toxischen Wirkung auf das Leben von Menschen und Organisationen ernst. Er schafft klare 

Prozesse und Standards auf allen Ebenen der Organisation. Er zeigt, wie wir als Organisation 

mit Verantwortung für geschehenes Leid und Unrecht umgehen.  

Dadurch erfüllen wir unseren Auftrag als Kirche und Diakonie: Die Botschaft von der Liebe 

Gottes zu gestalten mit Herzen, Mund und Händen, aber auch mit Strukturen, Prozessen und 

einer klaren Haltung. 

 

 


